
Anthropismus

Ist der Kosmos für Menschen gemacht?

Vortragsmanuskript

81. Wochenendtagung 

Will die Welt uns wohl oder ist sie ein sinn- und
ziellos abschnurrender Naturprozess?

Von guten Mächten treu und still umgeben,
behütet und getröstet wunderbar,

so will ich diese Tage mit euch leben
und mit euch gehen in ein neues Jahr.

Gunter Heim
Kloostertuin Wittem, Niederlande

14. Mai 2022

G. Heim               Anthropismus, Seite 1                             14. Mai 2022



Table of Contents
Graphische Übersicht zum Gedankengang........................................................................3
Zusammenfassung.............................................................................................................4
Anthropismus: Begriffsgeschichte.....................................................................................4
Indifferentismus als Gegenposition...................................................................................5
Natürliche Theologie als Methode....................................................................................6
Indizien für einen Anthropismus.......................................................................................6

Das Wunder des Seins...................................................................................................6
Astrologie......................................................................................................................6
Synchronizitäten...........................................................................................................6
Gotteserfahrungen........................................................................................................7
Das Fortschritts-Argument............................................................................................7
Das Altruismus-Indiz.....................................................................................................7
Das Verständlichkeits-Indiz...........................................................................................8
Menschliche Zeugnisse.................................................................................................8
Zwischen-Fazit...............................................................................................................8

Indizien für einen Indifferentismus....................................................................................9
Das Thodizee-Problem..................................................................................................9
Der Mensch als Mittel zu Zweck...................................................................................9
Der Deus absconditus...................................................................................................9
Determinismus..............................................................................................................9
Tiefer Raum, tiefe Zeit.................................................................................................10
Die Zufälligkeit.............................................................................................................10
Big Crunch oder Big Loneliness...................................................................................11
Die Vergänglichkeit......................................................................................................11
Zwischenfazit...............................................................................................................11

Offenener Befund, Unentscheidbarkeiten......................................................................11
Die Umkehrung der Beweislast.......................................................................................12
Skizze eines sinnbietenden Kosmos................................................................................14
Schluss.............................................................................................................................15
Literatur...........................................................................................................................15

Das Bild auf der Titelseite ist eine Zeichnung von Viktor Paul Mohn für das Märchen Die Sternthaler, in: 
Märchen-Strauß für Kind und Haus. Georg Stilke. Berlin, 1882.

Das Zitat stammt von dem evangelischen Theologen Dietrich Bonhoeffer, geschrieben im Dezember 1944 
in der Haft der Gestapo.

© Dr. Gunter Heim, 2022
Philosophischer Studienkreis Vennland-Akademie,
begründet von Univ. Prof. Dr. Vincent Berning, RWTH Aachen

G. Heim               Anthropismus, Seite 2                             14. Mai 2022



Graphische Übersicht zum Gedankengang

G. Heim               Anthropismus, Seite 3                             14. Mai 2022

Anthropismus

Der Kosmos ist gewollt so 
beschaffen, dass Menschen in 
ihm entstehen können und ihr 

Wohl wichtig ist.

Indifferentismus

Der Kosmos wurde ohne jeden 
Gedanken an Menschen 

geschaffen. Sie sind bloßer 
Zufall.

Indizien pro

Altruismus, das Geistige,  
Religionen, Sinngefühle, 
Synchronizitäten, Carters 

Prinzip, Fortschritt

Indizien contra

Leid, Deus absconditus, Fermi-
Paradoxon, Tiefe Zeit, Zufall, 
Darwinismus, Determinismus, 

Vergänglichkeit

Logische Offenheit, fehlende Beweiskraft

Kosmos könnte auch für Steine gemacht sein, eine reine Simulation 
für andere Zwecke sein, Gödel-Mauer: von innen her nicht zu 
beweisen. Sinn und Gutes als Fundamentales (naturalistischer 

Fehlschluss), natürliche Religion schafft nur Indizien ohne Beweiskraft 

Umkehrung der Beweislast

Seit Descartes: Naturwissenschaft als ultima ratio
Umkehrung: Sinngefühl als schlagendes Argument

Spekulation: wie müsste der Kosmos beschaffen sein, dass das 
Sinngefühl befriedigt wird? 

Der anthropische Kosmos

Erkennbar, gestaltbar, gemeinschaftlich, körperlich, subjektiv
Ausblick: ein lebendiger Kosmos um uns?



Zusammenfassung

Das Fazit meines Vortrages wird sein: ja, ich glaube der Kosmos ist für Menschen – 
im weitesten Sinn – gemacht. Der Mensch – oder menschenähnliche Wesen - haben 
eine Sonderstellung in der Natur. Diese philosophische Position nannte der deutsche
Biologe Ernst Häckel Anthropismus. Häckel lehnte einen solchen Anthropismus ab, 
vor allem in ihrem Bezug zu monotheistischen Religionen. In diesem Vortrag 
betrachten wir Indizien für und gegen den Anthropismus. Am Ende werden wir vor 
allem in der Natur physikalischer  Gesetze ein Argument für einen anthropischen 
Kosmos sehen.

Anthropismus: Begriffsgeschichte

Als Anthropismus bezeichnet man heute eine Position, die dem Menschen eine 
besondere Rolle im Kosmos beimisst. Geprägt wurde der Begriff in dieser Bedeutung
von dem früher sehr einflussreichen deutschen Biologen Ernst Häckel. Um 1900 
schrieb er: “Unter diesem Begriffe [Antropismus] verstehe ich »jenen mächtigen 
und weit verbreiteten Komplex von irrtümlichen Vorstellungen, welcher den 
menschlichen Organismus in Gegensatz zu der ganzen übrigen Natur stellt, ihn als 
vorbedachtes Endziel der organischen Schöpfung und als ein prinzipiell von dieser 
verschiedenes, gottähnliches Wesen auffaßt.”1

Häckel lehnte einen solche Anthropismus ab und differenzierte ihn weiter in drei 
“Dogmen”.

“Das anthropozentrische Dogma gipfelt in der Vorstellung, daß der Mensch der 
vorbedachte Mittelpunkt und Endzweck alles Erdenlebens [...] oder der ganzen Welt 
sei”. 

“Das anthropomorphische Dogma [...] vergleicht die Weltschöpfung und 
Weltregierung Gottes mit den Kunstschöpfungen eines sinnreichen Technikers und 
mit der Staatsregierung eines weisen Herrschers. »Gott der Herr« als Schöpfer, 
Erhalter und Regierer der Welt wird dabei in seinem Denken und Handeln durchaus 
menschenähnlich vorgestellt. Daraus folgt dann wieder umgekehrt, daß der Mensch 
gottähnlich ist.” 

“Das anthropolatrische Dogma ergibt sich aus dieser Vergleichung der 
menschlichen und göttlichen Seelentätigkeit von selbst; es führt zu der göttlichen 
Verehrung des menschlichen Organismus, zum »anthropistischen Größenwahn«. 
Daraus folgt wieder der hochgeschätzte »Glaube an die persönliche Unsterblichkeit 
der Seele«, sowie das dualistische Dogma von der Doppelnatur des Menschen, 
dessen »unsterbliche Seele« den sterblichen Körper nur zeitweise bewohnt.”

Häckel sah diese drei Dogmen als Ausdruck “menschlicher Eigendünkel” und eng 
verwoben mit den “Schöpfungsmythen” der “mosaischen, christlichen und 
mohammedanischen Religion”. Was Häckel ablehnte war aber nicht das Geistige 
oder Spirituelle an sich sondern die dualistische Idee eines in Gott und Welt 
getrennten Seins: “Vielmehr sind wir mit Goethe der festen Überzeugung, daß »die 
Materie nie ohne Geist, der Geist nie ohne Materie existiert und wirksam [sein 
kann«. Wir halten fest an der monistischen Auffassung von Spinoza: Die Materie, als
die unendlich ausgedehnte Substanz, und der Geist (oder die Energie), als die 
empfindende oder denkende Substanz, sind die beiden Attribute oder 
Grundeigenschaften des allumfassenden göttlichen Weltwesens, der universalen 
Substanz.” (Häckel, Seite 14).

1 Ernst Haeckel: Die Welträthsel, Volksausgabe,  Alfred Kröner Verlag Stuttgart, 
1909 (Erstausgabe 1899). Online: https://www.gutenberg.org/files/59547/59547-
h/59547-h.htm

G. Heim               Anthropismus, Seite 4                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/substanz.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/materie.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/monismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/spiritualitaet.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/geist.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/anthropolathrisches_dogma.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/anthropomorphisches_dogma.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/anthropozentrisches_dogma.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/anthropismus.htm


In den 1970er Jahren argumentierte der Kosmologe Brandon Carter dass bestimmte 
fundamentale kosmologische Konstanten in so engen Bereichen aufeinander 
abgestimmt sein müssen, dass dies schon als Indiz für einen lebensfreundlichen 
Kosmos gedeutet werden könnte2. In Brandons Argumentation fehlt völlig jeder 
religiöse Bezug und er schließt mit dem seltsam selbstverleugnerischen Wunsch, 
dass die kosmologischen Werte nicht einem anthropischen Prinzip entspringen 
mögen, sondern tiefere mathematische Gründe haben sollten. Wir bleiben hier bei 
der ursprünglichen Bedeutung des Anthropismus nach Häckel. 

Indifferentismus als Gegenposition

Obwohl Häckel einen Geist und auch Seelen in der Welt sieht, so gesteht er der Welt
als Ganzem weder Ziel noch Zweck zu: “Ziel, Zweck und Zufall. Wenn uns 
unbefangene Prüfung der Weltentwickelung lehrt, daß dabei weder ein bestimmtes 
Ziel noch ein besonderer Zweck (im Sinne der menschlichen Vernunft!) 
nachzuweisen ist, so scheint nichts übrig zu bleiben, als alles dem »blinden Zufall« 
zu überlassen.” (Häckel, Seite 167)

Konsequent betrachtet Häckel dann den Menschen nur als flüchtiges und kleines 
Phänomen in einem übergroßen Kosmos: “Demnach ist die sogenannte 
»Weltgeschichte« eine verschwindend kurze Episode in dem langen Verlaufe der 
organischen Erdgeschichte, ebenso wie diese selbst ein kleines Stück von der 
Geschichte unseres Planetensystems; und wie unsere Mutter Erde ein vergängliches
Sonnenstäubchen im unendlichen Weltall, so ist der einzelne Mensch eine 
vorübergehende Erscheinung in der vergänglichen organischen Natur.” [Häckel, 
Seite 10]. 3

Die Idee, dass im Kosmos der blinde Zufall regiere und der Mensch bloß ein 
nichtiger Statist ist nannte der US-amerikanische Schriftsteller H. P. Lovecraft 
treffend Indifferentismus: „Ich begehe nicht den Fehler das Ergebnis der uns 
umgebenden und uns bestimmenden Naturkräfte in irgendeiner Verbindung mit den
Wünschen und Vorlieben irgendwelcher Teile dieses organischen Lebensprozesses 
zu sehen4.“

Auswegslos düsterer als Lovecraft es tat kann man es kaum fassen. Lovecraft 
beschränkte aber seinen Indifferentismus nicht nur auf Naturprozesse. An 
verschiedenen Stellen in seinem Werk beschreibt er selbst die höchsten Götter als 
nicht mehr als irrsinnige Cretins5.

Halten wir nun zwei Positionen fest, die wir als logisch kontradiktorisch betrachten 
wollen, das heißt, es gilt entweder die eine oder die andere Position, nicht aber 
beide gleichzeitig: die eine Position nennen wir Anthropismus, die ihr 
entgegengesetzte Position nennen wir Indifferentismus.

2 [1] Brandon Carter: Large Number Coincidences and the Anthropic Principle in 
Cosmology. In: Confrontation of cosmological theories with observational data; 
Proceedings of the Symposium, Krakow, Poland, September 10-12, 1973. (A75-
21826 08-90) Dordrecht, D. Reidel Publishing Co., 1974, p. 291-298.

3 Ähnlich schrieb auch Arthur Schopenhauer in den ersten Zeilen des Ersten 
Kapitels zu seinem Werk Die Welt als Wille und Vorstellung: “Im unendlichen 
Raum zahllose leuchtende Kugeln, um jede, von welchen etwan ein Dutzend 
kleinerer, beleuchteter sich wälzt, die inwendig heiß, mit erstarrter, kalter Rinde 
überzogen sind, auf der ein Schimmelüberzug lebende und erkennende Wesen 
erzeugt hat [...]„

4 H. P. Lovecraft: Letter to James Ferdindand Morton (1929). In: H. P. Lovecraft, a 
Life. Von S.T. Joshi, Seite 483. Übersetzung von G. Heim.

5 H. P. Lovecraft: "… ancient legends of Ultimate Chaos, at whose center sprawls 
the blind idiot god Azathoth, Lord of All Things, encircled by his flopping horde of 
mindless and amorphous dancers, and lulled by the thin monotonous piping of a 
demoniac flute held in nameless paws." Quelle: The Haunter of the Dark.

G. Heim               Anthropismus, Seite 5                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/logische_kontradiktion.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/indifferentismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/erdgeschichte.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/zufall.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/zweck.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/ziel.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/brandon_carter.htm


Natürliche Theologie als Methode

Wie soll man zwischen dem Anthrophismus und dem Indifferentismus entscheiden 
können? Einen Vorschlag bietet die sogenannte natürliche Theologie, im Englischen 
auch als natürliche Religion bezeichnet. So nennt man eine philosophisch-
theologische Strömung, derzufolge die Welt und unser geistiges Innenleben 
Ausdruck eines kosmischen Schöpferwillens sind6. Über eine Betrachtung der 
physikalischen Außen- und der psychischen Innenwelten kann man dann zu Wissen 
über die Welt gelangen, die Welt ist uns darüber also verständlich oder intelligibel 
und zeigt uns etwas vom Schöpferwillen. Man muss dabei aber den cartesischen 
Argwohn, dass die Welt uns grundlegend täuschen könnte, bewusst ausschließen. 
Begeben wir uns nun im Sinne einer solche natürlichen Religion auf den Weg und 
betrachten wir, welche Anzeichen für oder wider einen Anthropismus wir in der 
äußeren Welt erkennen können.

Indizien für einen Anthropismus

Das Wunder des Seins

“Warum ist überhaupt etwas und nicht vielmehr nichts?” So frug 1714 der 
Mathematiker Gottfried Wilhelm Leibniz.7 Leibniz hatte schon vorher den Satz 
aufgegriffen, dass nichts ohne Grund geschehe. In dieser Verbindung muss das Sein
der Welt und damit auch unser Sein einen Grund haben. Das ist zumindest ein Indiz,
dass unser Sein einen Grund hat.

Astrologie

“Wie an dem Tag, der dich der Welt verliehen, Die Sonne stand zum Gruße der 
Planeten, Bist alsobald und fort und fort gediehen. Nach dem Gesetz, wonach du 
angetreten. So mußt du sein, dir kannst du nicht entfliehen”: so beginnt Goethe sein
Gedicht Urworte Orphisch8. Hätte die Stellung der Planeten einen Einfluss auf 
unsere Bestimmung und unser Wesen, der nicht rein naturwissenschaftlich erklärbar
wäre, so könnte man das als Indiz dafür auffassen, dass der Kosmos uns einen 
Lebensauftrag gibt, ein höheres Ziel als Teil eines größeren Ganzen.

Synchronizitäten

Die Welt als ein Ort voller Zeichen: in der antiken und mittelalterlichen 
Gedankenwelt war die Welt voll mit Zeichen und Andeutungen: Kometen kündigten 
Katastrophen an9, Flüsse färbten sich rot und verwiesen damit auf etwas Heiliges 
oder man wird in einem Krankenhaus auf ein Zimmer verlegt, dessen Nummer 
einen engen Bezug zum eigenen Leben hat10:  solche schwer bloß kausal 
erklärbaren Phänome können als Ausdruck einer göttlichen Fügung oder göttlicher 
Hinweise gedeutet werden. Der Kosmos wäre damit eng mit unserem individuellen 
Schicksal verwoben.

6 In Schottland werden seit 1887 (?) fast ununterbrochen die renommierten Gifford
Lectures abgehalten. Dort äußern sich weltweit anerkannte Denker zur Idee einer
natürlichen Religion.

7 Gottfried Wilhelm Leibniz : Die Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade. 
1714.

8 Johann Wolfgang von Goethe: Urworte Orphisch. 1817.
9 Till-Holger Borchert, Joshua P. Waterman: The Book of miracles. Facsimile of the 

Augsburg manuscript from the collection of Mickey Cartin. Das 
Wunderzeichenbuch. Kommentarband und Faksimileband. Dreisprachige 
Ausgabe. Taschen, Köln 2013. ISBN 978-3-8365-4285-2.

10Wolfgang Pauli und C. G. Jung: Ein Briefwechsel 1932–1958. Herausgeber: Meier, 
C.A. Hier wird berichtet, dass der Phyisiker Pauli im Krankenhaus auf ein Zimmer 
mit der Nummer 137 gelegt wurde. Der Kehrwert dieser Zahl entspricht einen 
großen Interesse Paulis, der sogenannten Feinstrukturkonstanten.

G. Heim               Anthropismus, Seite 6                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/kausalitaet.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/katastrophen.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/urworte_orphisch.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/gottfried_wilhelm_leibniz.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/natuerliche_theologie.htm


Gotteserfahrungen

Im Sommer 2001 pilgert der deutsche Komiker Hape Kerkeling nach Spanien. Auf 
einem Plakat findet er unvermittelt ein deutsches Gedicht, dass von der Existenz 
Gottes kündet. Kerkeling schreibt: “Ich glaube jedes Wort! Was da steht, ist auf 
mysteriöse Weise wahr.”11 Skeptiker verweisen darauf, dass solche Gotteserlebnisse
auch durch eine besondere Form der Epilepsie begünstigt werden12 oder infolge von 
Drogen13 eintreten. Sie folgern daraus vorschnell, dass Gott eine Illusion sei. Da es 
aber auch Illusionen von realen existierenden Dingen gibt ist das skeptische 
Argument nicht zwingend: könnte man mit Elektroden einem Menschen Illusionen 
eines Hammers erzeugen, käme deswegen niemand auf die Idee, die reale Existenz 
von Hämmern anzuzweifeln. Gotteserlebnisse können damit durchaus als eine 
sinnliche Begegnung mit einer anderen Realität gedeutet werden.

Das Fortschritts-Argument

Vom Urknall an scheint alles darauf hingewirkt zu haben, dass Sterne mit Planeten 
entstehen. Auf mindestens einem dieser Planeten war dann die Enstehung von 
mehrzelligem Leben mit dem Menschen als höchste Form auf der Stufenleiter ein 
vorgezeichneter Prozess. Dieser Prozess endet  aber nicht mit der Entstehung 
biologischer Lebensformen, er setzt sich auch in der Welt der Kultur und Politik 
weiter fort14 und gipfelt womöglich in einer Eins-Werdung dieses Lebens mit einem 
göttlichen Prinzip15. Skeptiker wenden hier ein, dass man mit dem gleichen 
Argument auch behaupten könne, der Kosmos sei auf die Entstehung von Steinen 
angelegt. Statt eines Anthropozentrismus hätten wir dann einen Lithozentrismus. 
Doch man kann festhalten: zumindest auf der Erde scheint es einen Prozess des 
Lebens hin zu mehr Komplexität, Intelligenz und – was immer das dann sein soll – 
auch zu mehr Spiritualität zu geben. 

Das Altruismus-Indiz

“Altruismus muss sich wieder lohnen”: mit diesem Oxymoron, also Unsinnsspruch, 
machte eine Satire-Partei um 2020 Wahlkampf.  Materialisten sehen in der Welt 
einen bloßen Ablauf blinder Naturgesetze. Mit Hilfe des Darwinismus lässt sich die 
Vielfalt der Lebensformen auf der Welt rein materialistisch erklären, so Anhänger 
dieser Sicht. Und auch unser Sozialverhalten und unsere Psyche sind demnach nur 
Ausdruck unserer momentanen evolutionären Situation. Wir handeln stets so, dass 
wir auf welch verworrenen Wegen auch immer, letztendlich einen Vorteil im 
evolutionären Kampf ums Dasein haben. Diese Sicht ist in sich logisch stimmig, 
bringt deren Vertreter aber in die Beweispflicht: als Altruismus bezeichnet man 
Verhaltensweisen die keinerlei evolutionären Vorteil für den Handelnden bringen 
sondern nur dem Wohl anderer Lebewesen dienen. In einem rein materialistisch-
darwinistisch bestimmten Weltprozess dürftes es Altruismus nicht geben. Kann man 
aber echt altruistisches Verhalten nachweisen, so könnte man ihn als Indiz für ein 
immaterielles oder göttliches Prinzip ansehen.

11Hape Kerkeling: Ich bin dann mal weg. Meine Reise auf dem Jakobsweg. Serie 
Piper. 2009.

12Vilayanur Subramanian Ramachandran: Phantoms in the Brain: Probing the 
Mysteries of the Human Mind. 1998. ISBN: 0688172172.

13Aldous Huxley: Die Pforten der Wahrnehmung. Erfahrungen mit Drogen, Himmel 
und Hölle. 31. Auflage. Piper, München 2012, ISBN 978-3-492-20006-6. 
Englisches Original: The Doors of Perception, 1954.

14 Jan Christian Smuts: Holisms and Evolution. The Macmillan Company. New York. 
1926.

15Pierre Teilhard de Chardin: Die Zukunft des Menschen. 4. Auflage. Walter Verlag, 
Olten 1987, ISBN 3-530-87358-6. Übersetzung von Lorenz Häflinger und Karl 
Schmitz-Moormann (Originaltitel: L’Avenir de L’Homme, Editions du Seuil. Paris 
1959).

G. Heim               Anthropismus, Seite 7                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/immateriell.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/altruismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/materialismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/darwinismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/naturgesetz.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/oxymoron.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/spiritualitaet.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/intelligenz.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/komplexitaet.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/holismus_und_evolution.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/illusion.htm


Das Verständlichkeits-Indiz

Die Bewegung der Planeten und Sterne können wir vorhersagen. Auch das 
komplizierte Klimageschehen auf der Erde gilt inzwischen als gut verstanden. Dass 
wir in unserer Welt überhaupt Regelmäßigkeiten und Strukturen erkennen gilt 
Vertetern religiöser Weltsichten als Indiz dafür, dass die Welt bewusst so 
eingerichtet wurde, dass wir sie mit Hilfe unseres Intellekts verstehen können, sie 
also intelligibel ist. Als ein starker Beleg gilt manchen Denkern die extrem feine 
Abstimmung mancher Naturkonstanten: wären etwa die Gravitations- oder die 
elektrische Feldkonstante nur geringfügig anders als sie es tatsächlich sind wären in
unserem Universum nach dem Urknall vielleicht niemals Atome und damit auch 
niemals Sterne oder Leben in uns bekannter Form entstanden16. Skeptiker jedoch, 
etwa aus der evolutionären Psychologie, drehen die Argumentations-Richtung um 
und vermuten: unser Intellekt wurde in einem darwinistischen Evolutionsprozess 
herausselektiert; nicht die Welt ist uns angepasst, sondern wir der Welt. Ein zweiter 
Schwachpunkt des Arguments ist, dass menschenähnliches Leben nicht die einzige 
Art von vernunftfähigem Leben sein muss. Vielleicht hätte es auch in einem 
sternenlosen Kosmos höheres Leben gegeben? Dennoch: eine uns verständliche 
Welt kann als Indiz für den Anthropismus gelten.

Menschliche Zeugnisse

„Von guten Mächten treu und still umgeben, behütet und getröstet wunderbar, so 
will ich diese Tage mit euch leben, und mit euch gehen in ein neues Jahr“: diese 
Worte schrieb der Theologe Dietrich Bonhoeffer in der Haft der Gestapo im 
Dezember 1944. Wenige Monate später wurde er hingerichtet. Menschliche Stärke 
angesichts widrigster Umstände zeugt von wirkenden Überzeugungen und Kräften 
die – ähnlich wie Gotteserlebnisse oder Altruismus – auf eine die Welt 
durchwaltende andere Realität verweisen, für die wir interessant und 
möglicherweise auch wertvoll erscheinen. 

Zwischen-Fazit

Vom Wunder des Seins an sich, über Gotteserfahrungen, den Altruismus und die 
Verständlichkeit der Welt: wir haben kurz einige Indizien gestreift, die mit einer für 
uns Menschen gemachten Welt in Einklang stehen könnten. Doch keines dieser 
Indizien gilt in der Philosophie als zwingender Beweis. Und für jedes Argument für 
eine menschen-freundliche Welt, gibt es auch ein Argument dagegen. Einige davon 
betrachten wir jetzt.

16Brandon Carter: Large Number Coincidences and the Anthropic Principle in 
Cosmology. In: Confrontation of cosmological theories with observational data; 
Proceedings of the Symposium, Krakow, Poland, September 10-12, 1973. (A75-
21826 08-90) Dordrecht, D. Reidel Publishing Co., 1974, p. 291-298.

G. Heim               Anthropismus, Seite 8                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/intelligibilitaet.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/klimawandel.htm


Indizien für einen Indifferentismus

Als Indifferentismus haben wir die das genaue Gegenteil, den kontradiktorischen 
Widerspruch zum Anthropismus bezeichnet: die Welt kümmert sich nicht um uns, 
wir sind ihr oder ihrem Schöpfer gleichgültig. Unser Heil mag ein Mittel zum Zweck 
sein, ist aber nicht das höchste Ziel des kosmischen Seins. Betrachten wir einige 
Indizien für diese Sicht.

Das Thodizee-Problem

Man könnte es fast das Gesellenstück großer Denker nennen: die logische Auflösung
des Widerspruches zwischen einem gütigen und uns wohl gesonnenen Gott und 
dem offensichtlichen Leid in der Welt. Die Beständigkeit der Fragestellung spricht 
dafür dass hier eine harte Nuss zu knacken ist. Wie kann ein Gott gleichzeitig 
allmächtig und uns wohl gesonnen sein, während etwa Menschen ohne Schuld 
Krankheiten erleiden und sinnlose Schmerzen erdulden müssen? Wie wohlwollend 
kann uns ein Weltablauf sein, in dem etwa Weibchen der Schlupfwespen der Art 
Hymenoepimecis Eier so in den lebenden Körper einer Spinne legen, dass die 
Larven die Spinne von innen her auffressen17. Wie kann eine Welt uns wohl wollen, 
die solches Leid in ihr zulässt?

Der Mensch als Mittel zu Zweck

In der Lutherbibel heißt es über die Sintflut: „Als aber der Herr sah, dass der 
Menschen Bosheit groß war auf Erden und alles Dichten und Trachten ihres Herzens 
nur böse war immerdar, da reute es den Herrn, dass er die Menschen gemacht 
hatte auf Erden, und es bekümmerte ihn in seinem Herzen, und er sprach: Ich will 
die Menschen, die ich geschaffen habe, vertilgen von der Erde, vom Menschen an 
bis hin zum Vieh und bis zum Gewürm und bis zu den Vögeln unter dem Himmel; 
denn es reut mich, dass ich sie gemacht habe.18” Was hier verstört ist, dass nicht 
der Mensch das Maß der Ding ist, das worum es letztendlich geht, sondern dass ein 
Gott seinen Gefallen an etwas haben möchte. Ähnliche Motive, nach denen der 
Mensch bloß ein Mittel für einen anderen Zweck ist finden wir zum Beispiel auch in 
den vielen Ausprägungen der Global Brain Idee: auf der Erde entsteht ein globales 
Überwesen, von dem der Mensch nur ein austauschbares Bauteil ist. Solche 
Vorstellung passen nicht zur Idee, dass es vorrangig um unser individuelles Wohl 
geht, bestenfalls ist unser Wohl Mittel zum Zweck, so wie man ein Zuchttier 
vielleicht gesund halten möchte um Kosten für den Tierarzt zu sparen. 

Der Deus absconditus

Der verborgenene, unerkennbare, abwesende oder auch schweigende Gott: in eine 
Welt, in der die Menschen nach der Wahrheit suchen offenbart sich diese Wahrheit, 
sei sie ein Gott oder ein anderes Weltprinzip, nicht: sie schweigt sich aus und lässt 
uns in der Ungewissheit. Ähnlich wie beim Theodizee-Problem stellt sich auch hier 
die Frage, wozu Leid aber auch erfolglose Sinnsuche nötig sein sollen, wenn doch 
der Kosmos auf unser Wohl hin ausgerichtet sein soll.

Determinismus

Im 19ten und frühen 20ten Jahrhundert galt das Determinismus-Argument als Killer-
Keule für einen überhaupt irgendwie gearteten für Menschen sinnvollen Kosmos: als
Determinismus bezeichnet man Weltsichten dernach der Ablauf der Geschehnisse in
der Zeit bereits vor ihrem Geschehen eindeutig festgelegt ist. Der Determinismus 
gilt gemeinhin als unvereinbar mit der Idee eines Freien Willens und entzieht damit 
jeder sinnvollen Vorstellung von freiem Leben den Boden. Die großen praktischen 
Erfolg einer streng deterministisch aufgefassten Physik im 18ten und vor allem dann
im 19ten Jahrhundert führten zu dem vorschnellen Schluss, dass der gesamte 
Weltablauf durch Naturgesetzlichkeit vorherbestimmt sei und Freier Wille nur eine 
Illusion sein kann. Mit der Quantenphysik jedoch sind schwere Zweifel an 

17 Spider Manipulation by a Wasp Larva. In: Nature, Band 406, 20 Juli 2000.
18 1. Buch Mose, 6,6.

G. Heim               Anthropismus, Seite 9                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/quantenphysik.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/determinismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/global_brain.htm


Naturgesetzen im deterministischen Sinn aufgekommen. In der Physik wurde jedoch
der strenge Determinismus lediglich ersetzt durch die Idee der 
Wahrscheinlichkeitkeit. Doch damit ist für einen Freien Willen wiederum nichts 
gewonnen ist. Ein rein physikalistisch gedachter Kosmos bleibt seelenfremd und 
lebensunwert.

Tiefer Raum, tiefe Zeit

Nimmt man die Bibel wörtlich, kann man darauf kommen, dass die Erde im Jahr 
4004 vor Christus erschaffen wurde19. So rechnete um das Jahr 1650 der Geistliche 
James Ussher. Das fühlt sich fast hygge, also gemütlich an. Doch nur wenig als 100 
Jahre später ahnten Geologen etwas von den wahren Dimensionen der Zeit. James 
Hutton soll beim Sinnieren über alte Gesteine ausgesprochen haben: "we find no 
vestige of a beginning, no prospect of an end20". Hutton prägte den Begriff der Deep
Time, der Tiefen Zeit21. Und so wie sich die Zeit von greifbaren  Jahrtausenden 
aufblähte in die Jahrmilliarden, so blähte sich auch der Raum der Weltbühne auf 
vom kleinen Erdenrund hin zu den unendlichen Licht-Jahr-Milliarden. Ernst Häckel 
sprach hier von der kosmologischen Perspektive und führte sie als ein Argument für 
eine Art Indifferentismus an: So wie die „Mutter Erde ein vergängliches 
Sonnenstäubchen im unendlichen Weltall, so ist der einzelne Mensch eine 
vorübergehende Erscheinung in der vergänglichen organischen Natur.“ (Häckel, 10).
Man kann das Argument Häckels noch weiter zuspitzen: selbst wenn der Mensch ein
vorgesehenes Ziel kosmischer Entwicklung gewesen sein sollte, wozu waren dann 
die jahrmilliarden langen Zeiträume vor unserer Entstehung nötig und wozu sind die
unermeßlichen Weiten des Raums mit ihren Myriaden von Himmelskörpern nötig? 
Wozu das lange Vorspiel und die leeren Bühneteile?

Die Zufälligkeit

Vor rund 66 Millionen schlug der Chixculub-Asteroid auf mexikanischen Halbinsel 
Yucatan ein. Das 200 Millionenfache einer Hiroshimabombe entlud sich als Energie 
über die Erde und löschte ohne Vorwarnung die Dinosaurier aus. Diese waren 
damals keineswegs ein niedergehendes Geschlecht. Hätte der Asteroid vielleicht in 
den tiefen des Alls einen nur um wenige Zehnermeter anderen Kurs genommen, 
wäre er vielleicht nie auf der Erde eingeschlagen. Es wäre dann wahrscheinlich auch
nicht zum Aufstieg der Säugetiere gekommen. Und damit hätte es vielleicht auch 
niemals Menschen in der heutigen Form gegeben. Noch ein solches Ereignis: vor 75 
Tausend explodierte auf Sumatra der Vulkan Toba. Für die gleiche Zeit konstatieren 
Genetiker einen Flaschenhals der menschlichen Population, also einen dramatischen
Rückgang der Individuenzahl. Der Toba-Flaschenhals-Theorie zufolge, löschte der 
Vulkan mit einem vulkanischen Winter fast die Menschheit aus22. Wer die 
Erdgeschichte betrachtet wird einige solche Zufälligkeiten entdecken, die wie 
Weichenereignisse die langfristige Entwicklung unwiderruflich in bestimmte Bahnen 
zwängten – und damit andere Entwicklungslinien ausschlossen. Dass es den 
Menschen in ähnlicher Form wie heute gibt, scheint also weniger kosmische 
Bestimmung als das Ergebnis vieler Zufälligkeiten zu sein.

19 James Ussher: Annales veteris testamenti, a prima mundi origine deducti , Deutsch: Annalen des Alten Testaments, 
hergeleitet von den frühesten Anfängen der Welt. Veröffentlicht 1650.

20 Montgomery, Keith (2003). "Siccar Point and Teaching the History of Geology" (PDF). University of Wisconsin. 
Retrieved 2008-03-26.

21 Robert Kubicek: Ages in Chaos: James Hutton and the Discovery of Deep Time. In: The Historian. 70 (1): 142–
143. ISBN 978-0-7653-1238-9.

22 [1] Chesner & others 1991, p. 200; Jones 2007, p. 174; Oppenheimer 2002, pp. 1593–1594; Ninkovich & others 
1978: "The Toba Supervolcano And Human Evolution". Toba.arch.ox.ac.uk.

G. Heim               Anthropismus, Seite 10                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/toba-vulkan.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/chicxulub-krater.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/tiefe_zeit.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/wahrscheinlichkeit.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/determinismus.htm


Big Crunch oder Big Loneliness

Nach gegenwärtigen kosmologischen Theorien gibt es zwei Möglichkeiten: der 
Kosmos zieht sich irgendwann wieder zusammen auf einen Punkt und erlebt dann 
so etwas wie den Urknall rückwärts, im Englischen treffend als Big Crunch oder 
großes Zermalmen bezeichnet. Nach der zweiten Variante dehnt sich der Kosmos 
bis in alle Ewigkeit mit zunehmender Geschwindigkeit weiter aus. Die Galaxien 
werden zu isolierten und irgendwann einmal erloschenen Sterneninseln im All23. 
Beide Aussichten  scheinen sich nicht zu vertragen mit der Idee eines Kosmos, der 
für uns gemacht ist.

Die Vergänglichkeit

Selbst wenn Transhumanisten Recht behalten sollten und wir den körperlichen 
Verfall im Alter aufhalten können oder unsere Seele sogar in künstliche Körper 
umziehen lassen können, so scheint die Entwicklung des Kosmos so oder so dem 
Leben eine zeitliche Grenze zu setzen. Wie aber soll eine Welt als wertvoll 
empfunden werden, die der Vergänglichkeit Preis gegeben ist? Mit dem Gefühl des 
Sinns verbindet sich eng die Forderung nach Unsterblichkeit oder doch zumindest 
ewiger Wirkung des eigenen Tuns. Gegenwärtige kosmologische Theorien  bieten 
hier eher wenige Aussichten.

Zwischenfazit

Die Argumente für einen menschenfreundlichen Kosmos haben keine logische 
Beweiskraft und die Argumente dagegen wirken schwer. Daraus aber auf eine 
Sinnlosigkeit des Universums und unseres Seins zu schließen, wie es auf so 
eloquent-konsequente Weise der Autor H. P. Lovecraft tat, erscheint mir vorschnell. 
Was wir festhalten können ist das Fehlen überzeugender Beweise für beide 
Positionen. Aber genau das kann man argumentativ auch umdrehen und als 
Offenheit mit einer Einladung an das kreative Denken umdeuten. Das soll der 
nächste Gedanke sein.

Offenener Befund, Unentscheidbarkeiten

Bei der bisherigen Betrachtung, ob der Kosmos für uns Menschen geschaffen sein 
könnte oder nicht sollte etwas aufgefallen sein: die Befunde stammten fast 
ausschließlich aus zwei großen Denkbereichen: einer christlich-religiös geprägten 
Begriffswelt einerseits sowie dem naturwissenschaftliche Paradigma einer für sich 
existierenden materiellen Welt in die hinein irgendwie Leben und der Mensch 
gedacht werden sollen. Beide Denkbereiche kann man – salopp gesagt – als 
Denkblasen oder wissenschaftssoziologisch auch als Denkkollektive24 auffassen.

Denkkollektive sind geprägt durch gemeinsame, nicht mehr weiter hinterfragte 
Dogmen oder Axiome, das heißt Grundwahrheiten. Im Fall der christlicher Theologie 
sind solche Dogmen die Existenz eines Gottes, die Personalität des Menschen, und 
eine aufs Jenseits verschobene Sinnstiftung unseres Lebens. Für wahrscheinlich 99,9
% der heute praktisch verrichteten Wissenschaft sind Dogmen die eigenständige 
Existenz einer objektiven Welt aus Materie, ein Fluss der Zeit, und ein Festhalten an 
Kausalität, zumindest im Sinne von Wahrscheinlichkeitsgesetzen25.

23 [1] Franz Serafin Exner: Vorlesungen über die physikalischen Grundlagen der Naturwissenschaften. Deuticke, Wien 
1919, OBV. Seite 183 handelt hierzu passend vom kosmologischen Wärmetod.

24Ludwik Fleck: Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftlichen Tatsache. 
Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. Ersterscheinung bei 
Benno Schwabe & Co. in Basel. 1935. Seite 130. Siehe auch => Ludwik Fleck

25Franz Serafin Exner: Vorlesungen über die physikalischen Grundlagen der 
Naturwissenschaften. Deuticke, Wien 1919, OBV. Der 
Wahrscheinlichkeitscharakter von Naturgesetzen ist detailliert behandelt im 
Kapitel 4 des Buches.

G. Heim               Anthropismus, Seite 11                             14. Mai 2022

http://www.rhetos.de/html/lex/wahrscheinlichkeit.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/kausalitaet.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/zeit.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/materie.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/objektivitaet.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/jenseits.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/jenseits.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/personalitaet.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/denkkollektiv.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/ludwik_fleck.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/transhumanismus.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/big_crunch.htm
https://www.rhetos.de/html/lex/urknall.htm


Und noch etwas sollte aufgefallen sein: die Dialoge zwischen Sinnsuchenden 
Menschen und praktisch tätigen Naturwissenschaftlern ähneln einem Tennisspiel mit
einem Ball aus Klebstoff. Die Gedanken gehen nicht wirklich hin und her und bilden 
auch kein größeres Spiel. Der Ball bleibt vielmehr schnell auf eine Seite des 
Spielfeldes kleben, meist auf der der Naturwissenschaftler.

Als Aufschlag stellt der Sinnsuchende einen für ihn wichtigen Begriff in den Raum, 
etwa Heil, Unsterblichkeit, Freiheit des Willes, Kreativität, Liebe, Güte, Gnade, Gott, 
Sinn oder etwas Ähnliches. Der Naturwissenschaftler antwortet dann meist in einer 
von zwei Weisen:  a) dafür finden wir keine Anhaltspunkte oder b) diese Dinge 
lassen sich naturwissenschaftlich nicht fassen, sie sind irrelevant. Damit ist das 
Spiel aus.

Es wird oft stillschweigend hingenommen, dass der Naturwissenschaftler die festen 
Fakten auf seiner Seite hat und das letzte Wort sprechen darf.  Um Kreativität und 
Offenheit26 zurück ins Spiel zu bringen, kann man diese Denkrichtung aber auch 
umkehren. 

Die Umkehrung der Beweislast

Nun muss der Naturwissenschaftler den Aufschlag machen und eine seiner 
Paradigmen oder Theorien als Ball ins Spiel bringen. Ob daraus ein Spiel werden 
kann, entscheidet dann der Philosoph. Nur wenn er Potential für Sinn sieht, spielt er 
den Ball zurück. Eine naturwissenschaftliche Theorie kann nur dann richtig oder 
wahr sein, wenn sie das Sinngefühl befriedigen kann27. Damit ist der Sinn des 
Lebens keine offene Frage, sondern ein bewusst gesetzte Axiom. 

Das aber zwingt den Philosophen, sich Gedanken zu machen, was zu einem 
sinnvollen Dasein gehört. Sinn ist zunächst eine Gefühlslage, die sich einstellt oder 
auch nicht, aber als rationaler Begriff nur schwer zu fassen. Das Wort Sinn bedarf 
der Explikation.

Als einzelner Denker muss man sich zunächst selbst Klarheit schaffen, welche 
Eigenschaften der Welt zwingend für Sinn sind28. Hier stehen beispielhaft einige 
solche Eigenschaften, über die dann jeder für sich entscheiden kann. 

26Fisch, Menachem. Creatively Undecided: Toward a History and Philosophy of 
Scientific Agency, Chicago: University of Chicago Press, 2017. 
https://doi.org/10.7208/9780226514659.

27Eine solche Verwendung der Worte richtig und falsch schlug unter anderem 
Herbert Marcuse vor in seinem Klassiker “Der eindimensionale Mensch”.

28 Im Sinne Carnaps bedarf es hier also einer sogenannten Explikation: Rudolf 
Carnap: Induktive Logik und Wahrscheinlichkeit, bearbeitet von Wolfgang 
Stegmüller, Springer, Wien, 1959. Seite 12.

G. Heim               Anthropismus, Seite 12                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/lex/explikation.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/kreativitaet.htm
http://www.rhetos.de/html/lex/freier_wille.htm


Notwendige Eigenschaften eines anthropischen Kosmos, nach Ansicht des Autoren

Ist
Nötig

Nicht
nötig

Zeitliche Unendlichkeit des Seins (kein endgültiges Aus) ☑ ☐

Endgültiger (guter?) Endzustand (Eschatologie) ☑ ☐

Gemeinschaft mit anderen Wesen (nicht solipsistisch) ☑ ☐

Existenz eines Schöpferwesens (nicht atheistisch) ☐ ☑

Es gibt eine moralische Endbewertung (jüngstes Gericht) ☐ ☑

Gestaltbarkeit (man kann wirken, kreative Offenheit) ☑ ☐

Persistenz (Wirkungen bestehen eine zeitlang) ☑ ☐

Verstehbarkeit (es herrscht nicht nur reiner Zufall) ☑ ☐

Privatheit (es gibt einen für andere unzugänglichen Bereiche) ☑ ☐

Man kann nun diese Liste von Kriterien an verschiedene kosmologische Positionen 
anlegen. Im Sinn der umgekehrten Beweislast, kann man dann solche Positionen als
“falsch” aussortieren, die das Mindestmaß an Sinn nicht erfüllen.

Falsche und richtige Theorien nach Maßgabe des Sinnpotentials

U
n
e
n
d
lich

ke
it

E
sch

a
to

lo
g
ie

G
e
m

e
in

sch
a
ft

S
ch

ö
p

fe
rw

e
se

n

E
n
d

b
e
w

e
rtu

n
g

G
e
sta

ltb
a
rke

it

Pe
rsiste

n
z

V
e
rste

h
b
a
rke

it

P
riv

a
th

e
it

Streng deterministische Physik ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☐ ☑ ☑ ☑

Rein probabilistische Physik ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☐ ☑ ☐ ☑

Rein materialistische Physik (leblos) ☑ ☑ ☐ ☑ ☐ ☐ ☑ ☐ ☐

Geist-Materie Dualismus/Idealismus ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑

Simulationshypothese29 ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑ ☑

 = ist möglich, nicht ausgeschlossen;  = bietet keine Möglichkeit☑ ☐

29Beane, Silas; Zohreh Davoudi; Martin J. Savage (9 November 2012). Constraints 
on the Universe as a Numerical Simulation. doi:10.1140/epja/i2014-14148-0.

G. Heim               Anthropismus, Seite 13                             14. Mai 2022



Ob das Universum endlich oder unendlich ist, ob wir in ihm kreativ mit freiem Willen
wirken können, das sind nach Immanuel Kant sogenannte Antinomien30, 
unentscheidbare Probleme innerhalb der strengen Naturwissenschaften. Eigentlich 
sind alle oben angeführten kosmologischen und physikalischen Paradigmen heute 
unentscheidbar. Es zeigen sich aber drei bemerkenswerte Tendenzen innerhalb der 
Physik ab:

a) Kausalität und Determinismus waren philosophisch schon immer problematisch 
und sind heute aus physikalischer Sicht nicht mehr attraktiv. 

b) Subjektivität – und damit die Möglichkeit von Personalität, Gemeinschaft und 
einem Freien Willen – scheint aufs engste mit der physikalischen Welt verbunden zu 
sein. 

c) Der reale Kosmos ist ein Kompromiß aus zwei unergiebigen Extremen: einem 
absoluten Indeteterminus und einem absoluten Determinismus31.

Skizze eines sinnbietenden Kosmos

Das Determinierte gibt den Abläufen im Kosmos zeitliche Stabilität und 
Berechenbarkeit, er erzeugt ein Mindestmaß an Verstehbarkeit. Ein totaler 
Determinismus aber wäre völlig lebensfeindlich. Ein Mindestmaß an 
Indeterminismus hingegen gibt die Freiheit, in diesem Kosmos wirken zu können. Ein
totaler Indeterminismus wäre aber bloßes unverständliches Chaos. Auf das richtige 
Miteinander kommt es an. Und genau so kann man die Gesetze der Physik deuten. 
Sie machen es möglich, dass jedes Wesen im Kosmos einen beschränkten 
Einflussbereich hat, wahrscheinlich den ihm gegebenen Körper. Das dieser 
Einflussbereich beschränkt ist macht es möglich, dass in dem Kosmos gleichzeitig 
mehrere Wesen wirken können, von denen keines allmächtig ist. Die wirklich 
interessanten kosmologischen Konstanten32 scheinen mir jene zu sein, die eine 
philosophisch geforderte Balance zwischen einem Mindestmaß an verlässlichen 
Abläufen einerseits und freier Gestaltbarkeit durch lebende Wesen anderseits 
ermöglichen.

30 Immanuel Kant: Transzendentale Dialektik der Kritik der reinen Vernunft. In: 
Gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1–22 Preussische Akademie der 
Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 
24 Akademie der Wissenschaften zu Göttingen, Berlin 1900ff., AA III, 281–382.

31F. G. Asenjo. Inconsistent Physics. Principia: An International Journal of 
Epistemology. 15. 2011: Absolute indeterminism is tantamount to absolute 
chaos, and we know that neither world nor mind are absolutely chaotic. Absolute 
determinism is equivalent to the total absence of novelty, no creative mind...

32Eine solche Konstante könnte das Graviton im Sinne von Roger Penrose sein, 
einem Kriterium das entscheidet, wann aus der streng deterministischen 
Entwicklung U der quantenphysikalischen Wellenfunktion der potentiell kreative 
Prozess R des Kollaps dieser Funktion wird. In: Roger Penrose: Computerdenken. 
Des Kaisers neue Kleider oder Die Debatte um Künstliche Intelligenz, 
Bewusstsein und die Gesetze der Natur. Spektrum der Wissenschaft, Heidelberg 
1991, ISBN 3-8274-1332-X.

G. Heim               Anthropismus, Seite 14                             14. Mai 2022

https://www.rhetos.de/html/pdf/vennland-vortrag_2010_personalitaet_geist_ich.pdf
https://www.rhetos.de/html/lex/antinomien.htm


Schluss

Betrachtet man die uns gegebene Welt, so lassen sich daraus keine schlüssigen 
Anzeichen finden für oder wider einen Anthropismus finden. Was aber als Befund 
der modernen Physik sehr deutlich wird ist, dass die Welt eine Bühne sein könnte für
kreatives Wirken von Wesen in ihr. Die Physik als Eigenschaft der Welt stellt den 
Mechanismus zur Verfügung, dass in der Welt Wesen wirken und miteinander 
kommunizieren können. Die Weiten und Zeiten des Kosmos laden dazu ein, dass wir 
in ihm nach Leben suchen. Zu welchem Zweck aber wir einen Kosmos haben ist 
eine Frage, die nur außerhalb seriöser Physik behandelt werden kann.

Literatur

• Das Anthropische Prinzip wurde formuliert von: Ernst Häckel: Welträthsel. 
1899.

• Brandon Carter: Large Number Coincidences and the Anthropic Principle in 
Cosmology. In: Confrontation of cosmological theories with observational 
data; Proceedings of the Symposium, Krakow, Poland, September 10-12, 
1973. (A75-21826 08-90) Dordrecht, D. Reidel Publishing Co., 1974, p. 291-
298.

• J. Schnakenberg: Von Gott in der Gegenwart reden. Beitrag eines Physikers 
zum Gesprächskreis Theologie-Naturwissenschaften beim Präses der 
Evangelischen Kirche im Rheinland für das Treffen. Treffen am 22. März 2014.
Votragstext, online.

• Ulrich Lüke, Jürgen Schnakenberg, Georg Souvignier: Darwin und Gott. Das 
Verhältnis von Evolution und Religion. 183 Seiten. WBG (Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft). 1. Auflage, 2004. ISBN: 978-3534175352.

= Schluss =

G. Heim               Anthropismus, Seite 15                             14. Mai 2022


	Graphische Übersicht zum Gedankengang
	Zusammenfassung
	Anthropismus: Begriffsgeschichte
	Indifferentismus als Gegenposition
	Natürliche Theologie als Methode
	Indizien für einen Anthropismus
	Das Wunder des Seins
	Astrologie
	Synchronizitäten
	Gotteserfahrungen
	Das Fortschritts-Argument
	Das Altruismus-Indiz
	Das Verständlichkeits-Indiz
	Menschliche Zeugnisse
	Zwischen-Fazit

	Indizien für einen Indifferentismus
	Das Thodizee-Problem
	Der Mensch als Mittel zu Zweck
	Der Deus absconditus
	Determinismus
	Tiefer Raum, tiefe Zeit
	Die Zufälligkeit
	Big Crunch oder Big Loneliness
	Die Vergänglichkeit
	Zwischenfazit

	Offenener Befund, Unentscheidbarkeiten
	Die Umkehrung der Beweislast
	Skizze eines sinnbietenden Kosmos
	Schluss
	Literatur

