
Das Böse aus naturalistischer Sicht

Manuskript eines Vortrages

Gehalten im Rahmen einer Tagung der Vennland-Akademie
für philosophische Erwachsenenbildung

65. Wochenendtagung:
Dimensionen des Bösen

Gunter Heim

Arnold Janssen Klooster te Wahlwiller
Niederlande

14.-15. Januar 2012



Seite 2

Inhalt
Einführung....................................................................................................3
Abschnitt I: Was ist eine naturwissenschaftliche Theorie?...........................4
Abschnitt II: Gen-Egoismus..........................................................................5
Abschnitt III: Gruppenegoismus...................................................................9
Abschnitt IV: Das naturalistische Argument im Diskurs des Bösen............11
Abschnitt V - Lesung: Predigt der Humilitas...............................................13

Das Bild auf der Titelseite zeigt zwei
Teilnehmer während einer Pause, 
zwischen dem Arnold Janssen-Kloster 
und dem Ort Vijlen (NL).

 

© Dr. Gunter Heim, 2012
Vennland-Akademie für philosophische 
Erwachsenenbildung, begründet von 
Univ. Prof. Dr. Vincent Berning, 
RWTH Aachen

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 3

Einführung

Ein befriedigendes Menschenbild kann mit den Erkenntnisprinzipien der 
Naturwissenschaft alleine nicht erfasst werden. Menschsein kann 
Naturgesetzlichkeit beinhalten, muss diese aber transzendieren.

Diese These leitete  den Vortrag zum Verhältnis von Geist und Materie vom
Januar 20101 ein. Damals ging es um die Frage, wie sehr die 
mechanistischen Erkenntnisprinzipien Kausalität und Objektivierbarkeit 
zum Verständnis der Welt beitragen können. Wir erinnern uns daran, wie 
vorsichtig in ihrem Fach ausgewiesene Physiker rein mechanistische 
Prinzipien zu einer abschließenden Welterklärung heranziehen.

Heute wird es darum gehen, menschliches Verhalten – und damit auch das
Böse - aus einer ebenfalls mechanistisch geprägten, biologischen Sicht zu 
erklären: Das was wir als das Böse bezeichnen ist demnach bloß die Folge 
zwangsläufiger Wirkprinzipien. Unser menschliches Verhalten und unsere 
geistigen Regungen werden so weit wie möglich über irgendwie geartete 
Gesetze zum Gen-Egoismus, zur Arterhaltung oder zum Kollektivnutzen 
erklärt. Solchermaßen evolutionstheoretische Deutungen genießen nicht 
bloß in der populärwissenschaftlichen Gegenwartsliteratur eine große 
Beachtung. Auch in der internationalen Forschungslandschaft prägen im 
weitesten Sinne mechanistische, biologistische Ansätze die Grundhaltung 
gegenüber dem Phänomen des Lebens. Das Böse als eigenständiges 
Phänomen verliert damit seine Berechtigung; die Frage nach Sittlichkeit 
verliert damit ihren Sinn: Ein Übeltäter kann an seinen Handlungen nicht 
mehr ändern als als ein Wassertropfen im Fluss an seiner Fließrichtung.

Viele Vertreter biologistisches Strömungen nehmen sich dennoch aktiv der 
Frage nach der Moral und dem Bösen an. Davon zeugen Buchtitel wie „Das
sogenannte Böse“2 von Konrad Lorenz, „Liebe und Hass. Zur 
Naturgeschichte elementarer Verhaltensweisen“3 von Irenäus Eibl-
Eibesfeldt, „Die Biologie der Zehn Gebote“ von Wolfgang Wickler4, „Das 
egoistische Gen“5 von Richard Dawkins sowie „Das Luzifer-Prinzip“6 von 
Howard Bloom.

In der scholastischen Tradition des geregelten Disputes gab es die goldene
Regel der Paraphrase. Ein Disputant durfte die Thesen des Gegners erst 
dann kritisieren, wenn er sie zur Zufriedenheit eben dieses Gegners in 
eigenen Worten wiedergeben konnte. Leider ist heute kein renommierter 
Vertreter der biologistischen Strömungen in unserer Runde anwesend. Ich 
möchte mich aber bemühen, vor unserer Diskussion, die biologistischen 

1 www.vennland-akademie.de => Skripten zum Download
2 Lorenz, Konrad: Das sogenannte Böse S. 246-259, Deutscher Taschenbuchverlag, 

1977.
3 Eibl-Eibesfeldt, Irenäus: Liebe und Hass - Zur Naturgeschichte elementarer 

Verhaltensweisen, Piper & Co. Verlag, 1976.
4 Wickler, Wolfgang: Die Biologie der Zehn Gebote. Warum die Natur für uns kein Vorbild 

ist. Piper & Co. Verlag, München 1991.
5 Dawkins, Richard: Das egoistische Gen. Springer-Verlag, 1978.
6 Bloom, Howard K.: The Lucifer Principle : A Scientific Expedition into the Forces of 

History. New York, NY: Atlantic Monthly Press, 1995.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 4

Standpunkte und Denkweisen möglichst so wiederzugeben, dass ihre 
Vertreter ihre Gedanken und Prämissen in meinen Worten wiedererkennen 
könnten.

Abschnitt I: Was ist eine naturwissenschaftliche Theorie?

Naturwissenschaft heißt vor allem: Überprüfbare Theorien produzieren. 
Eine Theorie besteht aus nicht weiter empirisch prüfbaren Prämissen (also 
metaphysischen Annahmen), aus Beobachtungstatsachen7 und aus 
verbindenden Schlüssen darüber, in welchem logischem Zusammenhang 
die Aussagen stehen. Gute Theorien lassen sich im Experiment oder 
anhand der Überprüfung von Prognosen beurteilen Der 
Wissenschaftstheoretiker Karl Raimund Popper forderte zusätzlich, dass 
sich wirklich gute Theorien darüber auszeichnen, dass sie auch angeben, 
wodurch man sie widerlegen könne. Dieses sogenannte  
Falsifizierungsgebot soll eine Warnung sein gegen inhaltslose Theorien. 
Dazu ein Beispiel.

„Auf Abendrot folgt immer ein regnerischer Tag.“ Dies wäre eine einfach zu
überprüfende Aussage. Ein einziges Gegenbeispiel würde genügen, sie zu 
widerlegen. Ein guter Theoretiker würde dieses Beispiel als Prüfstein für 
seine Theorie formulieren: Wenn auf Abendrot ein regenfreier Tag folgt, 
dann ist meine Theorie falsch. Nach Popper sollten wir eine Theorie nur 
solange als (möglicherweise) wahr betrachten, wie sie nicht widerlegt ist. 
Wir werden gleich sehen, dass der große Prüfstein naturalistischer 
Verhaltenstheorien der Altruismus ist.

„Wenn der Hahn kräht auf dem Mist, ändert sich das Wetter oder es bleibt 
wie es ist.“ Kann diese Aussage überhaupt falsch sein? Nein, eine rein 
formale Betrachtung zeigt bereits, dass sie in jedem denkbaren Fall wahr 
sein muss. Nach Popper qualifiziert sie sich nicht für den Status einer 
naturwissenschaftlichen Theorie, denn sie ist bereits durch ihre formale 
Struktur gegen  eine Widerlegung geschützt – ganz gleich, wie die 
Beobachtungstatsachen ausfallen. 

Wenn wir also von guten naturwisenschaftlichen Theorien sprechen, dann 
sollten wir fordern, dass sie angeben, unter welchen Bedingungen sie nicht
mehr gelten, wodurch sie theoretisch widerlegt werden könnten. Eine gute
Theorie braucht demnach nicht wahr zu sein. Sie muss aber innere 
logische Bezüge aufweisen und Vorschläge ihrer Überprüfbarkeit machen. 
An diesen Anforderungen gemessen sind die Gedankenkonstrukte von 
Lorenz, Eibl-Eibesfeldt, Wickert, Dawkins und Bloom gute Theorien. Gehen 
wir also einmal wie Naturwissenschaftler an die Theorien heran und 

7 „Beobachtungstatsachen“ sind in der Erkenntnistheorie eine heikle Sache.  Kants 
Zweifel daran, dass „Ding an sich“ erkennen zu können, Ernst Machs Vorbehalte 
gegenüber der Theorie einer realen Aussenwelt und Alfred North Whiteheads 
Ablehnung der Idee einer isolierten Beobachtungstsache (nachzuesen in „Prozess und 
Realität“) sind nur drei von vielen Beispielen, wie zurückhaltend große Denker unser 
Erkenntnisvermögen einschätzen.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 5

betrachten wir ihre  Beobachtungstatsachen, ihre Prämissen, ihr inneres 
logisches Gerüst und vor allem: Betrachten wir, welche theoretisch 
überprüfbaren Vorhersagen über die Wirklichkeit die Theorien machen.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 6

Abschnitt II: Gen-Egoismus

Theorien vom Gen-Egoismus sagen voraus, dass wir uns auf 
verschlungenen Wegen letzten Endes immer so verhalten, dass sich 
unsere Gene optimal in die Zukunft retten. Die Vertreter dieser Theorien 
berufen sich vor allem auf empirisches Material. Sie argumentieren 
naturwisenschaftlich. Gehen wir diesem Weg nach.

Die Beschreibung tierischer und menschlicher Verhaltensweisen liefert 
eine große Fülle von Material. Ethologen haben detailliert die 
Revierkämpfe von Moorhühnern, das Balzverhalten von Stichlichen und die
sozialen Strukturen von Affengruppen untersucht. Ethnographen liefern 
Beschreibungen der Kleidung von Ureinwohnern Neu-Guineas. Soziologen, 
Psychologen und Psychiater beschreiben Normalität und Sonderfälle des 
modernen Lebens. Aus solchem Material beziehen die Autoren 
soziobiologischer Theorien ihre  Beispiele und innerhalb dieses 
Faktenbereiches der Wirklichkeit  machen sie Vorschläge zur Überprüfung 
ihrer Theorien. Wir werden gleich einige konkrete Beispiele kennenlernen. 
Zuvor ein kurzer Exkurs.

Die inneren mentalen Zustände, die unser Verhalten begleiten, spielen in 
den Theorien keine Rolle, denn sie sind nicht direkt messbar. Das 
moralische Gefühl an sich und das Gefühl des Wunders beim Anblick des 
Sternenhimmels, welche Kant so bedeutsam erwähnte, würden per 
Definition nicht zum grundlegenden Material naturwissenschaftlicher 
Theorien gehören, es sei denn, wir könnten sie eindeutig an einem 
äußeren Verhalten erkennen.8

Zurück zum eigentlichen Faktenmaterial. Betrachten wir einen 
Wirklichkeitsbereich der uns allen zugänglich ist: die familiären Bande im 
Vergleich zu außerfamiliären Beziehungen.

Es ist eine anscheinend offenliegende Tatsache, dass wir als Menschen in 
der Regel mehr Engagement für das Vorankommen unserer Kinder, 
Geschwister und Enkel zeigen als für das uns verwandtschaftlich 
fernstehender Menschen. Das Engagement kann in verschiedenen Formen 
sichtbar werden, etwa in Form von geteilter Nahrung, Nestbauaufwand 
oder auch in Form riskanter Rettungsversuche, zum Beispiel bei Angriffen 
durch Jäger. Welchen Verwandten wir unter welchen Bedingungen wie viel 
helfen lässt sich nach soziobiologischer Sicht dadurch erklären, inwiefern 
wir dadurch unsere eigene Gene in der Welt voranbringen.

Das Wort Gen steht für einen einen sehr komplizierten Begriff. Es gibt nicht
die eine allgemein anerkannte Definition eines Gens. Recht umfassend ist 
die Charakterisierung eines Gens als ein Teil des Erbguts, welches über 

8 Der Ansatz, auch den Menschen ganz auf messbare Dinge zu reduzieren (z. B. 
Schweissproduktion, Anzahl des Augenblinzelns oder Resultate in standardisierten 
Intelligenztests) war bereits Anfang des 20. Jahrhunderts in den Humanwissenschaften 
verbreitet. Ein Gegner dieses „behavioristischen“ Ansatzes und ein entschiedener 
Befürworter der Introspektion als legitime Erkenntnisquelle war der amerikanische 
Psychologe William James.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 7

viele Generationen hinweg in wechselnder Kombination mit anderen 
Erbgutbestandteilen stabil bleibt.

Es gilt heute als weitgehend anerkannte Tatsache, dass unser Verhalten 
und unsere Persönlichkeit zumindest teilweise in einem statistischen 
Zusammenhang mit klar identifizierbaren Teilen unseres Erbgutes steht. 
Macht man den Schritt vom statistischen Zusammenhang hin zum 
unterstellten Kausalverhältnis, dann kann man sagen:  Unsere Gene 
beeinflussen unser Verhalten. Die bestechende Überzeugungskraft 
darwinistischer Theorien beruht nun auf einer beinahe tautologischen 
Offensichtlichkeit: Je besser sich ein Gen verbreiten kann, desto häufiger 
wird man es in Zukunft antreffen. Umgekehrt: Je schlechter sich ein Gen 
verbreiten kann, desto seltener wird man es antreffen. Im Extremfall gilt: 
ein Gen, dass sich nicht verbreiten kann, wird mit der Zeit verschwinden. 
Unser Verhalten ist somit quasi per Definition an die Erfolgsaussichten 
unserer Gene gekoppelt.

Wer von einer lange andauernden Naturgeschichte mit veränderlichen 
Tier- und Pflanzenarten ausgeht, kann nun den Umkehrschluss machen: 
Gene, die über lange Zeiträume gegen andere Gene konkurrieren 
mussten, besitzen per Definition die Eigenschaft, dass ihre Träger-
Organismen sich so verhielten, dass sie – die Gene – gute 
Verbreitungschancen haben. Nach dieser Sicht, verhalten wir uns also 
stets so, dass sich unsere Gene optimal weiterverbreiten. Das menschliche
Individuum wird zu einer Maschine im Interesse egoistischer Gene.

Ich möchte an dieser Stelle einige der Zuhörer bitten, auf meine bewusst 
mechanistische Sprache nicht mit Abwehrreflexen zu reagieren. Es ist eine 
Sprache die unter Biologen weit verbreitet ist. Wir wollen aber im Sinne 
einer Paraphrase zunächst verstehen, wie sie denken und wie ihre 
Argumente verlaufen. Ich bitte also um Toleranz. Lassen wir uns einmal auf
die Idee ein, auch wir Menschen seien nur Reproduktionsmaschinen zur 
Verbreitung unserer Gene. Der gute Naturwissenschaftler würde nun 
versuchen, aus dieser Annahme überprüfbare Vorhersagen und 
Beobachtungstatsachen abzuleiten. Die gewissenhafte Naturbeobachtung 
wird dann zeigen, was an der Theorie dran ist. Verwandtschaftliche 
Beziehungen bieten dazu gutes Material.

Meine Kinder tragen zur Hälfte meine Gene, genau so wie auch meine 
Geschwister. Meine Enkel hingegen tragen nur noch zu einem Viertel 
meine Gene. Und ein beliebiger Mitbürger in der Stadt dürfte nur zu einem
sehr geringen Teil ähnliche Gene wie die meinen tragen.

Die Theorie des Gen-Egoismus besagt nun, dass ich mich so verhalte, dass
meine Gene – und alle ihre Kopien - eine optimale Chance haben, 
verbreitet zu werden. Wenn ich also das Wohlergehen und letztendlich die 
Vermehrungsfähigkeit meiner Geschwister und meiner Kinder verbessere, 
dann fördere ich zur Hälfte auch die Verbreitung meiner Gene. Helfe ich 
einer fremden Person, so wende ich zwar Energie und Ressourcen auf, tue 
aber nichts oder wenig für die Verbreitung meiner Gene. Vor dem 
Hintergrund konkurrierender Gene ziehe ich jetzt den unbewussten 

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 8

Schluss: Wie sehr ich jemandem helfe, hängt davon ab, wie eng er oder sie
mit mir verwandt ist. Die ist nun eine empirisch überprüfbare These im 
Sinne der Naturwissenschaft. (Ich brauche nur noch eine Maßzahl für den 
Verwandtschaftsgrad und eine Maßzahl für die Hilfe, die ich jemandem 
angedeihen lasse.)

Die Theorie erlaubt eine Reihe interessanter Gedankenexperimente und 
Vorhersagen. Unterstellen wir, Lebewesen würden ausschließlich im Sinne 
eines Gen-Egoismus handeln. 

Neunbindergürteltiere in Süd-Amerika werden zu Vierlingen als eineiige 
Zwillinge geboren. Eineiige Zwillinge stehen sich genetisch so nahe wie 
keine anderen Individuen. Theoretisch müssten also Neunbindergürteltiere
für ihre Geschwister einen fast gleich hohen Einsatz zeigen wie für sich 
selbst. Die Vorhersage ist überprüfbar. Sie kann sich als zutreffend oder 
unzutreffend erweisen. Die Argumentation lässt sich auch auf Menschen 
ausdehnen.9

Wir helfen Mitmenschen um so eher, je verwandtschaftlich näher sie uns 
stehen. Für den Fall unserer Kinder trifft diese Aussage mit großer 
Zuverlässigkeit zu. Wir treiben einen großen Aufwand, unsere Kindern die 
besten Zukunftschancen zu bieten, sehr viel mehr Aufwand, als wir 
fremden Kindern angedeihen lassen. Auch vererben wir sehr viel lieber an 
Kinder als an fremde Personen oder Stiftungen. Das passt zur Theorie des 
Gen-Egoismus. Eine Reihe von Phänomenen passt aber nicht in das Bild:

• Wie kann der Gen-Egoismus die Enterbung eigener Kinder erklären?

• Wie verträgt sich der Gen-Egoismus mit einem aufopferungsvollen 
Verhalten gegenüber Fremden, etwa von Rettungspersonal oder 
großen Wohltätern?

• Warum sollten Tiere oder Menschen verwandtschaftlich fernstehende
Artgenossen adoptieren?10

• Wie ließe sich Selbstmord erklären, vor allem junger noch 
zeugungsfähiger Menschen ohne Nachkommen?

• Wie lässt sich die Kindstötung durch eigene Eltern oder auch 
Vernachlässigung erklären?

Schauen wir, wie sich selbst das extreme Phänomen der Kindstötung durch
die eigenen Eltern aus der Sicht des Gen-Egoismus erklären ließe.

Ein Vogelpaar macht ein ersten Gelege im Frühjahr, doch die Küken 
gedeihen nicht optimal. Könnte es sich lohnen, das erste Gelege 
aufzugeben und eine zweite Brut zu wagen? Aus gen-egoistischem Kalkül 

9 Das Beispiel stammt aus Richard Dawkins Buch „Das egoistische Gen“.
10Dawkins betrachtet zum Beispiel die belegte Adoption bei Affen als Fehlfunktion, einen 

nicht weiter zu erklärenden Ausreißer von der Regel. Dawkins, Richard: „Das 
egostische Gen“. Rororo Taschenbuch Verlag, 1996. Seite 174.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 9

ist es eine Frage von gefühlsfrei abzuwägenden Wahrscheinlichkeiten. Je 
geringer die Wahrscheinlichkeit, aus dem ersten Gelege viele 
fortpflanzungsfähige Junge großzuziehen und je größer die 
Wahrscheinlichkeit, dass dies mit einem zweiten Gelege gelingen könnte, 
desto eher sollten die Vogeleltern ein zweites Gelege wagen. Die 
folgerichtige Konsequenz wäre, dass die Eltern das erste Gelege 
vollständig aufgeben und keine weitere Energie in die Aufzucht der noch 
lebenden Jungen zu werfen. Es könnte sogar sinnvoll sein, dass die Eltern 
die alten Jungen aus dem Nest werfen. Die Vorhersage ließe sich in der 
Natur überprüfen. Sollte es sich bestätigen, dass das Verhalten von 
Vogeleltern nach dieser Logik vorhersagbar ist, wäre dies ein Indiz für die 
Theorie des Gen-Egoismus. Soziobiologen übertragen diese Art der 
Argumentation in beunruhigender Weise auch auf menschliches Verhalten.

Der Theorie zufolge hätte ein Stiefvater – oder eine Stiefmutter – kein 
Interesse an der Förderung der Stiefkinder. Wir kennen das Motiv aus 
Märchen und auch die Umgangssprache benutzt das Wort stiefmütterlich 
(nicht etwa stiefväterlich) im Sinne von vernachlässigend. Die Soziologin 
Sarah Hrdy glaubt tatsächlich, statistisches Material vorlegen zu können, 
um diese Volksweisheit zu bestätigen: Bekommt ein Kind einen Stiefvater, 
dann sinke seine Überlebenswahrscheinlichkeit für das kommende Jahr um
80% - so die Soziologin.11

Wir befinden uns jetzt in der Nähe unseres heutigen Themas: Der Frage 
nach dem Bösen. Aus der Sicht des Gen-Egoismus macht die Kategorie 
eines moralisch bewertbaren Bösen keinen Sinn. Der böse Stiefvater oder 
die böse Stiefmutter ist nicht wirklich böse. Beide haben keine andere 
Wahl. Oder besser gesagt: Gene, die uns veranlassen würden, fremden 
Kindern genau die gleiche Zuwendung zuteil werden zu lassen, wie 
unseren eigenen Kindern, würden auf Dauer von der Evolution 
wegselektiert werden. Denn es würde immer fremde Eltern geben, die ihre
Kinder anderen Eltern unterjubeln würden. Die uneigennützigen Stiefeltern
würden nicht ihre Gene, sondern die der „Kuckuckseltern“ in die Zukunft 
befördern. Mit logischer Zwangsläufigkeit würden sich auf Dauer die Gene 
der Kuckuckseltern verbreiten. Die Gene der wohltätigen Stiefeltern 
würden verdrängt werden. Die Gültigkeit des gen-egoistischen Ansatzes 
vorausgesetzt, ist das Böse keine Kategorie für sich, sondern bloß Ergebnis
mit logischer Kälte ablaufender Sachzwänge. Ihre Gründe wären 
letztendlich im Entwurf unserer Welt zu suchen.

Der Wert einer Theore misst sich auch daran, wie viele verschiedenartige 
Phänomene sie erklären kann. Newtons Theorie reduzierte so entfernte 
Erscheinungen wie die Bewegung der Planeten durch den fixen 
Sternenhimmel, die Schwingung eines Pendels und den Flug einer 
Kanonenkugel auf drei einfache Formeln. Die Theorie des Gen-Egoismus 
will auch erklären, warum sich Väter möglicherweise weniger intensiv um 

11 Ich konnte die Quelle dieser Aussage nicht mehr finden, meine aber,  es Howard Bloom
in einem seiner Bücher war, der Hrdy mit dieser Aussagen zitierte.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 10

den Nachwuchs kümmern als die Mütter.12

Theoretisch müsste ein Vater das gleiche gen-egoistische Interesse an 
seinen Kindern haben wie die Mutter. Sollte sich zeigen, dass Männer 
weniger Aufwand in die Aufzucht der eigenen Kinder „investieren“, wie 
ließe sich dann die Theorie des Gen-Egoismsu retten? Die Erklärung wird in
der subjektiven Sicherheit der Eltern gesucht, dass es sich bei den eigenen
Kindern auch tatsächlich um die eigenen Kinder handelt. 

Eine Mutter weiß recht sicher, dass ihre Kinder von ihr stammen; der Vater
muss hier einen sehr viel größeren Unsicherheitsfaktor einbauen. Aus gen-
egoistischer Sicht müsste die Mutter einen zumindest messbar höheren 
Aufwand in die Aufzucht ihrer Kinder stecken als der Vater. Wieder haben 
wir eine empirisch überprüfbare Aussage.

Die bisherigen Beispiele stammen aus Richard Dawkins Buch „Das 
egoistische Gen“. Dawkins Argumente wurden oft heftig angegriffen. Aber 
es ist ihm anzurechnen, dass er selbst vorschlug, wodurch seine Thesen zu
bestätigen beziehungsweise zu widerlegen seien.

Widerlegt werden könnten sie durch Folgendes: Wenn wir beobachten, 
dass sich Menschen oder Tiere in signifikanter gegen das Wohl ihrer 
eigenen Gene entscheiden, dann kann die Theorie des Gen-Egoismus nicht
zutreffen. Selbstmord ohne Nutzen für Verwandte, freiwilliger Verzicht 
ohne Hintertür und echter Altruismus wären in einer gen-egostischen Welt 
keine dauerhaft stabilen Phänomene. Sie dürften bestenfalls 
bedeutungslose Randphänomene sein. Das sind sie aber nicht.

Abschnitt III: Gruppenegoismus

Der US-Amerikaner Howard Bloom verfasste eine Reihe verkaufstarker 
Bücher, in denen er den Gruppenegoismus als treibende Kraft im 
evolutiven Geschehen analysierte. Das Verhalten sozialer Tiere und von 
Menschen zielt vor allem darauf ab, einen Nutzen innerhalb einer Gruppe 
zu erfüllen.13 Die Stärke der Gruppe und nicht die Verbreitung der eigenen 
Gene sei der wichtigste Faktor.14

Bloom stützt seine Argumentation auf weit auseinanderliegende 
Erfahrungsbereiche. Bakterienkolonien aus dem Erdaltertum, 
Handelsgepflogenheiten antiker Völkern, die Hackordnung von Hühnern 

12Das Beispiel taucht in verschiedenen Büchern auf und für bestimmte Tierarten ist die 
These vom erhöhten Mutteraufwand belegt. Mir sind aber keine belastbaren 
empirischen Studien bekannt, die die These für menschliche Gesellschaften überprüft 
haben.

13Beunruhigende Indizien für Gültigkeit dieser Sicht liefert zum Beispiel das Buch 
„Soldaten. Protokolle vom Kämpfen, Töten und Sterben“ von Sönke Neitzel und Harald 
Welzer (Fischer Verlag, Frankfurt am Main, 2011). Die Autoren zeichnen anhand von 
umfangreichen Abhörprotokollen der Gespräche deutscher Kriegsgefangene, wie sehr 
das Verhalten des einzelnen Soldaten durch seine Wunsch nach Professionalität und 
Anerkennung innerhalb seiner Gruppe geprägt war.

14Bloom, Howard: Global Brain. Die Evolution sozialer Intelligenz. Deutsche Verlags-
Anstalt GmbH, Stuttgart . 1. Auflage, 1999.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 11

und Zickenkriege zwischen pubertierenden Mädchen stehen beispielhaft 
für die Breite der von Bloom beschriebenen Phänomene. 

Bloom abstrahiert von diesem Beobachtungsmaterial fünf Grundprinzipien 
leistungsstarker Gruppen. Er spricht von kollektiven Lernmaschinen15, die 
sich im evolutionären Kontext mit an ständig neue Herausforderung 
anpassen müssen. Die fünf Prinzipien leistungsfähiger Gruppen sind:

• Konformitätsverstärker: Sie zwingen die Gruppenmitglieder zu 
kohärentem Verhalten und sind die Grundage von abgestimmten 
Verhalten.

• Diversitätsgeneratoren: Jedes Individuum innerhalb einer Gruppe 
stellt eine Hypothese zum erfolgreichen Umgang mit der Wirklichkeit
dar. So entsteht innerhalb der Gruppe die nötige Flexiblität, sich an 
unterschiedliche Anforderungen anpassen zu können. Ein Beispiel 
hierfür ist das Immunsystem. Verschiedene Zelltypen stellen 
Hypothesen über mögliche Krankheitserreger dar.

• Nutzensortierer: Nutzensortierer sind Systeme, die die Indivduen 
nach ihrem Beitrag zum Gruppennutzen bewerten. Nutzensortierer 
können von außen auf Individuen einwirken, wie etwa die 
Gehaltszuweisung innerhalb eines Unternehmens. Viele 
Nutzensortierer sind aber nach Bloom tief im Indivduum 
verinnerlicht. Nach Bloom beziehen soziale Lebewesen ihr 
Selbstwertgefühl fast vollständig aus dem subjektiv empfundenem 
Nutzen, den sie für Gruppen haben. Als Beispiel führt er Arbeitslose 
an, deren objektiven psychischen Leiden weniger einer echten 
materiellen Not als vielmehr dem Gefühl der Nutzlosigkeit 
entspringen.

• Ressourcenschalter: Sie schieben jenen Individuen wertvolle 
Ressourcen zu, deren Begabungen unter Kontrollfähigkeit hoch sind, 
derweil Individuen ohne erkennbaren  Gruppennutzen weniger 
Ressourcen erhalten.

• Kämpfe zwischen Gruppen: Diese zwingen „jedes kollektive Gebilde, 
jedes Gruppengehirn … [ ] … ständig frische Innovationen im 
Dienste des Überlebens auszubrüten.“ Man kann hier an einander 
bekämpfende Affenhorden, Kriege zwischen Nationen oder auch die 
ökonomische Konkurrenz zwischen Unternehmen denken.

Im Sinne der Naturwissenschaften bemüht Bloom sich, seine Argumente 
auf empirisch überprüfbare Beobachtungstatsachen zu stützen.  
Beispielhaft möchte ich hier eine Argumentation wiedergeben, mit der er 
die Theorie eines alleinigen Gen-Egoismus zu widerlegen versucht.

Menschliche Gesellschaften seien typische Lernmaschinen. Die tief 
verinnerlichten sozialen Regeln und Bindungen sind für Bloom letztendlich 

15Die Idee von Gruppen als Lernmaschinen spielt unter anderen Namen eine zentrale 
Rolle in der aktuellen Forschungslandschaft.  Kollektive Intelligenz, Schwarmintelligenz,
komplexe adaptive Systeme können hier beispielhaft genannt werden.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 12

Ausdruck der oben geschilderten fünf Prinzipien kollektiver Intelligenz. 
Unsere sozialen Bindungen verweben uns mit dem lernenden Kollektiv. 
Verlieren wir diese Bindungen oder werden wir vom Kollektiv 
zurückgewiesen, verlieren wir unseren Lebenszweck.

Der Verlust von Arbeit, von Freunden oder von Einfluss löse bei vielen 
Menschen selbstzerstörerische Haltungen und Handlungen aus. Die 
Betroffenen meiden von sich aus Geselligkeit, verlieren den Antrieb und 
Lebensmut, weisen oft Mitmenschen durch abstossendes Verhalten sogar 
noch weiter von sich, ihr Immunsystem fährt sich herunter und sie 
entwickeln eine Reihe psychosomatischer Krankheiten. Ärzte 
diagnostizieren dann nicht selten eine Depression. Der Extremfall ist der 
Selbstmord. Aus gen-egoistischer Sicht dürfte es diese Phänomen nicht 
geben. Im Gegenteil: Gerade widrige Umstände müssten unsere 
Selbstbehauptungskräfte mobilisieren. Wer soziale Demütigung erfährt, 
sollte sich auf Kampf einstellen und sein Immunsystem hochfahren, 
Verbündete suchen, dem drohenden Ungemach mit gesteigerter Aktivität 
begegnen. Kurz: alles tun, um die eigenen Gene in die Zukunft zu retten. 
Tatsächlich belegt eine zunehmende Zahl empirischer Studien einen engen
Zusammenhang zwischen dem Verlust sozialer Bindungen – auch jenseits 
der engen Familienbande - und eines Lebenssinnes mit messbaren 
Krankheiten. Gen-Egoismus sieht anders aus.16

Bloom interpretiert diesen Befund aber keineswegs als eine Widerlegung 
einer naturalistischen oder mechanistischen Deutung menschlichen 
Verhaltens. Im Gegenteil. Für Bloom sind es Familien, Stämme, Firmen, 
Nationen – im weitesten Sinne immer Gruppen und Kollektive – die 
gegeneinander konkurrieren. Der darwinistische Selektionsmechanismus 
setzt bei sozialen Tieren und dem Menschen nicht vorrangig beim 
Individuum an, sondern in vielschichtig sich durchkreuzender Weise an 
Gruppen.

Bloom zufolge lässt sich unser Verhalten aus folgendem Kalkül ableiten: 
Wir sind genetisch so programmiert, dass wir vorrangig den Erfolg von 
jenen Gruppen voranbringen, denen wir angehören. Wenn ich in 
gruppenschädigender Weise meinen individuellen Erfolg fördere, die 
Gruppe aber dadurch letztendlich untergeht, haben auch meine Gene 
keine Chance, sich in die Zukunft zu retten. Bloom bleibt ganz im Rahmen 
naturalistischer Erkärungsmuster.

Was auf den ersten Blick wie Altruismus und Solidarität aussieht, ist 
letztendlich wiederum bloß eine Variante mechanistischer 

16Hieraus lässt sich unmittelbar ableiten, dass die beste Medizin für Kranke das Zeigen 
menschlicher Zuwendung ist. Aus Blooms Theorie geht hervor, dass menschliche und 
soziale Ansprache dem Individuum das Gefühl vermittelt von der Gruppe gebraucht zu 
werden und damit Selbstheilungskräfte aktiviert werden. Ich kenne nicht mehr die 
Quellen, las aber an zwei unabhängigen Stellen, dass man im belagerten Leningrad im 
Zweiten Weltkrieg beobachtete, dass Menschen die sich aufopferungsvoll für ihre 
Mitmenschen einsetzen höhere Überlebenschancen hatten, als Menschen, die ihre 
Kräfte bei Hunger und Kälte schonten. Auch diese würde gut zu Blooms Theorie 
passen.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 13

evolutionsbiologischer Erklärungsmuster. Auch hier verliert das Böse seine 
Berechtigung als Moralurteil, denn es ist die zwangsläufige Folge der Art, 
wie die Natur eingerichtet ist.

In seinem Buch „Das Luzifer-Prinzip“17 sublimiert Bloom das Vernichten und
den ewigen Kampf der Gruppen und Individuuen als notwendiges Übel, als 
Preis für die Kreativität. In einer materiell beschränkten Welt kann es 
nichts Neues geben, ohne Altes zu vernichten, Fortschritt ohne 
Vernichtung ist undenkbar. Soziobiologisches Denken wird zum alles 
regelnden Weltprinzip – zum Luzifer-Prinzip – aposthatisiert; ein klassisches
Beispiel für den naturalistischen Trugschluss: die irrige Annahme, dass 
man aus gegebenen Fakten zwangsläufig das Gewünschte ableiten könne. 
Das was ist sagt aber nicht automatisch etwas darüber aus, was sein 
sollte.18

Abschnitt IV: Das naturalistische Argument im Diskurs des Bösen

Wer die Dimensionen des Bösen erforschen will, kann die Annäherung über
verschiedene Fragen versuchen, wie zum Beispiel:

• Wie ließe sich das Böse definieren?

• Gibt es das Böse als Weltprinzip, als manichäisistischen Gegenpol 
zum Guten - oder ist das Böse bloß eine willkürliche, menschliche 
Denkkategorie?

• Sind Utopien denkbar, aus denen das Böse endgültig verbannt ist?

Wer hier Hilfe bei naturwissenschaftlich fundierten Theorien über 
menschliches Verhalten sucht, sollte sich der methodischen 
Selbstbeschränkung der Naturwissenschaften bewusst sein.

Naturwissenschaften – im gängigen Sinn verstanden – produzieren 
empirisch überprüfbare Theorien. Ich habe beispielhaft zu zeigen versucht,
was das für soziobiologische Theorien zum menschlichen Verhalten 
bedeuten kann. Die meisten Theorien erfüllen dieses Kriterium. Der 
methodische Zwang zur messtechnischen Überprüfbarkeit heißt aber im 
Umkehrschluss: Was keiner Messung zugänglich ist, bleibt außerhalb des 
naturwissenschaftlichern Radarschirms. Dies gilt insbesondere für 
Werturteile und innere Bewusstseinszustände. Mein Verhalten ist messbar,
nicht aber meine Gedanken und meine Gefühle. Eine Naturwissenschaft 
kann vielleicht sagen, dass ich mich so verhalte, als wöllte ich meine Gene

17Bloom, Howard: The Lucifer Principle. A Scientific Expedition into the Forces of History. 
The Atlantic Monthly Press. New York, 1995.

18Übrigens unterliegen nicht alle Soziobiologen oder Neo-Darwinisten diesem 
Trugschluss. Er wird ihnen oft unterstellt, ohne dass die Ankäger sich die Mühe 
gemacht hätten, die Bücher selbst einmal zu lesen. Richard Dawkins beispielsweise 
hebt mehrfach hervor, dass er die von ihm beschriebene Natur nicht als Vorbild für 
eine gute Welt betrachtet. Dawkins möchte, dass wir den Einfluss der Gene auf unser 
Verhalten erkennen können, um dann ihre Pläne zu durchkreuzen.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 14

in der Welt verbreiten, aber vielleicht wird mein Verhalten von gänzlich 
anderen, dem widerstrebenden Willensregungen begleitet. Einstein 
mahnte: „Not everything that counts can be counted. Not everything that 
can be counted counts.“19 Wer sich in der soziobiologischen Literatur 
umtut, findet diesen Aspekt zwar oft kurz erwähnt aber die Autoren der 
Theorien tun dann so, als gäbe es außer dem sichtbaren Verhalten keine 
weiteren Aspekte, die eine effektive Rolle spielen. Methodisch ist das nicht 
sauber und erkenntnistheoretisch bedenklich.20

Naive mechanistische Welterklärungstheorien gehen davon aus, dass sich 
der Gang der Welt ganz aus naturgesetzlich fassbaren Abläufen ergibt. Der
Freie Wille als Grundlage eines Moralprinzipes kann darin keinen Platz 
haben. Dass viele Autoren ihre Theorien durchaus mechanistisch 
verstanden wissen wollen, ergibt sich weniger aus expliziten Aussagen als 
vielmehr aus dem Sprachgebrauch. Unser Verhalten wird dabei oft als 
programmiert und gesteuert beschrieben: „Lebende Körper sind 
„Maschinen“, die von überlebenden Genen „programmiert“ werden.“21 In 
der Beschreibung von Lebewesen werden Atome und Moleküle genannt22, 
Bewusstseinsphänomene und Konzepte einer nicht materieller Konzepte 
eines Geistigen hingegen nehmen kaum Platz ein. Bestünde die Welt 
tatsächlich und ausschließlich aus rein mechanistisch beschreibbaren 
Atomen, wäre dieser Ansatz berechtigt. 

Es ist aber gerade eine Naturwissenschaft, namentlich die Physik, die 
aufgrund von Beobachtungsergebnissen ein solchermaßen naiv 
mechanistisches Materiebild aufgegeben hat oder zumindest anzweifelt. 
Wir sahen auf unseren zwei Tagungen zur Kosmologie, wie es Physiker 
sind, die eine enge Verwobenheit von Materie und Geist in Erwägung 
ziehen. Diese Entwicklung wird meiner Einschätzung nach von vielen 
Autoren soziobiologischer Schriften nicht ausreichend gewürdigt23.

Die oft sehr emotional und engagiert geführten Debatten um die 
Berechtigung naturalistischer Erklärungen menschlichen Verhaltens – und 
damit auch des Bösen – verlaufen oft entlang der Trennlinie zwischen rein 
mechanistischen Weltbildern einerseits und Weltbildern, die geistartige 
Substanzen zulassen oder sogar zum Hauptprinzip erheben.

19Auch ein Zitat Goethes fasst treffend die Gefahr des naiven Naturwissenschaftlers 
zusammen, Phänomene jenseits seiner Erkenntnismethode zu ignorieren:  „Was Ihr 
nicht faßt, das fehlt euch ganz und gar, Was ihr nicht rechnet, glaubt ihr, sei nicht 
wahr, Was ihr nicht wägt, hat für euch kein Gewicht, Was ihr nich münzt, das, glaubt 
ihr, gelte nicht.“ 

20Tatsächlich postulieren manche Autoren einen alleinigen Erklärungsanspruch, so zum 
Beispiel Richard Dawkins: „Darwin hat die bisher einzig gangbare Lösung für das 
unergründliche Problem unserer Existenz geliefert.“ In: „Das egostische Gen“. Rororo 
Taschenbuch Verlag, 1996. Seite 40.

21Zitiert aus: Dawkins, Richard: „Das egostische Gen“. Rororo Taschenbuch Verlag, 1996. 
Seite 169.

22Zum Beispiel in: Dawkins, Richard: „Das egostische Gen“. Rororo Taschenbuch Verlag, 
1996. Seite 40 ff.

23Eine Ausnahme ist sicherlich Konrad Lorenz, der in verschiedenen Vorträgen und 
Büchern immer wieder die erkenntnistheoretischen Prämissen seiner Gednaken 
reflektiert.

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012



Seite 15

Der große deutsche Verhaltensforscher Konrad Lorenz war sich der 
zentralen Bedeutung des Geistbegriffes sehr bewusst. In seinem Buch 
„Das sogenannte Böse. Zur Naturgeschichte der Aggression“ wendet sich 
Lorenz in einem eigenen Kapitel an die Zweifler und Gegner einer 
naturalistischen Weltsicht. Ihnen unterstellt er einen Hochmut, den er 
unter anderem mit dem Glauben an geistige Prinzipien in Verbindung 
bringt. Das Eingständnis, dass wir als Menschen bloß Teil einer 
naturgesetzlich geregelten Weltganzen sind, ist für ihn Ausdruck einer 
erststrebenswerten Demut, der Glaube an eine Sonderstellung des 
Menschen im Kosmos eine gefährliche Hybris. Lorenz' Plädoyer erscheint 
mir sehr geeignet, um eine philosophische Diskussion über das Böse aus 
naturalistischer Sicht anzuregen. Ich möchte deshalb nun eine zentrale 
Passagen aus Lorenz' Schriften zitieren.

Abschnitt V - Lesung: Predigt der Humilitas

Lesung aus: Lorenz, Konrad: Das sogenannte Böse S. 246-259, Deutscher 
Taschenbuchverlag, 1977. Kapitel XII: Predigt der Humilitas.

= Schluss =

Gunter Heim Manuskript: Das Böse aus naturalistischer Sicht 14. Januar 2012


